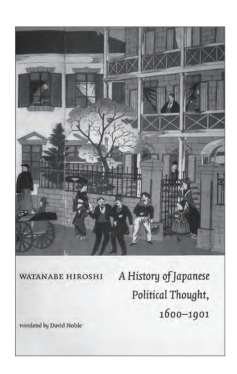
# 近代日本:文明普世/武威神國?

## ——評 Watanabe Hiroshi, A History of Japanese Political Thought, 1600–1901

●呂玉新



Watanabe Hiroshi, *A History of Japanese Political Thought, 1600-1901*, trans. David Noble (Tokyo: International House of Japan, 2012).

以挑戰/回應(challenge/response)理論詮釋(或阻礙)非西方國家現代化過程,因基於西方視點

展開,自然水土不服,難獲正果; 稍後出現的不滿於以實力(power) 來解説的世界體系理論,卻又因太 注重以意識形態解套,終曇花一 現。社會學大師韋伯以宗教倫理詮 釋西方現代化起因,對成功的個案 有重要的説服力, 惜無法以點蓋 面,尤其是傳統東亞的倫理哲學並 不是主要由宗教傳播。學界幾代人 的努力、推動,伴隨着冷戰結束、 世界經濟生態的變換、諸多新興現 代工業化國家的興起,產生了要據 本國文明與歷史發展軸線來詮釋該 國自身的近代發展的呼聲,極富道 理——只是需要注意的是,若過 於強調一國一域的特殊性,容易鑽 入個體文明特殊論、忽視人類文明 本應朝向共融大同的死胡同, 尤其 是在當今經濟活動全球化,整個世 界成為地球村之時。

二戰結束後,盟軍為日本制訂 了民主憲法,自此學界對日本政治 思想的研究也受惠於民主制度,自 由蓬勃地開展起來。丸山真男的 《日本政治思想史研究》即是該新形 渡邊浩秉承近代東亞 地區思想界的主流共 識,認為「儒學應治 人類最有力的政於日 識形態」。對於日 致治思想史的歷史 展與構成,儒學是不 能不談的課題。 勢下的代表作。冷戰時期的意識形態衝撞,對學界在思想史方面的研究也有深刻的影響,以唯物論解釋政治思想史也盛行過相當一段時期。此外,各種理論框架影響下的研究,從具體個案看,許多論點都有文獻支撐,但卻出現完全不同的結論。箇中原因,是因為能基於貫通古今、立於寬闊視野而非某流某派之基所作的微觀研究,並不多見;也是因當時局勢等諸條件所限,東亞地區學術研究風氣之開放以及學界間信息交流遠非今日可比。

日本學者渡邊浩所著《日本政治思想史,十七~十九世紀》①的英譯本(A History of Japanese Political Thought, 1600-1901,以下簡稱《日本政治思想史》,引用只註頁碼),譯文質量頗高。渡邊氏是東京大學法學部教授,曾任東京大學副校長、法學部主任,師承日本著名思想史學者丸山真男,專攻日本及東亞政治思想史,另著有《近世日本社會與宋學》、《東亞王權與思想》等代表作。

《日本政治思想史》可說是渡邊氏研究近代日本思想史的巔峰之作。該書討論的是1600至1901年間日本的政治思想,不但涉及這一時期諸多新興思想學派的發展與變遷,還論及1868年前後引起社會劇烈動蕩的明治維新和1894至1895年使清政府割地賠款的甲午戰爭。當時日本知識界有關「平等自由」思想之真正內涵,也是該書討論的對象。對於二十世紀初日本何以在經歷了短暫的大正民主運動後,卻在德川末期培養出來的神皇神國以及日本民族優於萬國萬民的意識形態推動下迅猛走向軍國主

義道路,此書也可作為重要的參考 資料。此外,書中談論儒學篇幅甚 多,這提醒讀者,儒學不但是建構 中國明清政治思想的資源,也是建 構日本德川政治思想的主要源泉之 一。而且,鑒於從晚清到民國初期 中日政治、文化、思想界的緊密聯 繋與互動,中國讀者在借鑒近代以 來湧入的西方政治哲學中的積極因 素同時,反思近代中國政治思想發 展及其對政治體制架構的衝擊,並 重新審視人類追求文明共存大同、 再溫先秦儒學中的普世價值(如孔 子的有教無類、政以仁、不以種族 但以文化教養別「華夷」等),明極 端民族主義的危害, 擯棄阻礙建設 公民民主社會的上智下愚尊卑等級 觀,也是極有補益的。

## 一 德川日本政治思想 構建中的儒學

如果冀望於以平衡的觀點重新 檢視近現代日本的政治思想史,儒 家思想是無法繞過的。渡邊氏秉承 近代東亞地區思想界的主流共識, 認為「儒學應是人類最有力的政治 意識形態」(頁9)。他指出,從日 本建國起,儒學對日本[家]社會以 及社會秩序意識形態的建立,發揮 着無法忽視的作用,儘管這一作用 究竟是負面居多還是肯定為上,學 界迄今仍眾説紛紜,莫衷一是。通 觀本書的章節題目及索引,我們可 知,在渡邊氏心目中,對於日本政 治思想史的歷史發展與構成,儒學 不但是不能不談的課題,對其論述 還需貫穿全書,因而所佔篇幅最 多。

儒學到底在近代(日本稱「近 世」,也就是大致在1600至1901年 間)日本社會起過多大作用?長期 以來,西方東亞研究學界的主流, 例如費正清 (John K. Fairbank) 就 曾主張儒學傳統對實現「現代化」 有阻滯作用②。韋伯在名著《新教倫 理與資本主義精神》(Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus) 中認為,儒教、佛教以及伊斯蘭教 因未經歷宗教改革, 所以嚴重阻礙 了近代資本主義經濟在中東、南亞 和遠東地區的發展。此外,馬克思 主義學派主張的「亞洲停滯論」,也 影響到戰後日本社會對亞洲社會現 代轉型問題的思考③。這些西方中 心主義的理論框架之所以流行,是 因為二百年來實現了工業革命與現 代民主體制轉型的西方,太難擺脱 以自身經驗來衡量非西方國家社會 現代化轉型的思維框架;而日本自 明治維新以來努力「脱亞入歐」,門 面上的西化(如大量引入外來詞、 衣着西化等),也確實迷惑了不少 人,包括日本人自己。

三十年前的渡邊氏應該也受到 此風影響,對儒學在日本近代社 會的實際功能抱持懷疑態度。他 曾在《近世日本社會與宋學》一書 中指出,儒學在德川日本並無經世 之用,儒者被稱做「光頭」和「念字 的1,而幕府御用文人林羅山(其子 孫世襲此職,並被封為「大學頭」) 也沒甚麼實際影響。渡邊氏認為, 嘲笑渾身沾滿佛教氣息的後世宋儒 為「窮措大」的荻生徂徠本人,因 無法在幕府中樞獲得重用,其自身 才是真正的「窮措大」④。學術研 究通常獨立於政治,不過學人一般 也受世風影響,更何況自二十世紀 初起包括中國、日本在內的東亞諸 國,都將傳統儒學視為實現國家現 代化的障礙,「打倒孔家店」的口號 在中國更是被叫得震天響。

在當時那種思潮下,以幕府御 用文人林羅山只有區區三百石年祿 來論證儒者在政務中實際並無甚 麼作用的説法,自然顯得很有説服 力⑤。不過,詳知日本文獻的渡邊 氏提供的史例,也可用作讀者平衡 判定的他證。例如他指出:旗本(常 是虛職,實際無領地藩主,世襲職 位) 川路聖謨, 年禄五百石, 被幕府 任命為管理全國上貢物品的官員:勘 定奉行。川路出使長崎路經姬路藩 時,該藩包括老中(代藩主管理藩政 的最高行政官員)的各級武士都在 大道兩側恭敬地跪伏迎接 ⑥。此類 史實不少,讀者自可從德川時代的文 獻中查到,以便平衡對照。譬如被 水戶藩主德川光圀聘為終身賓師的 明朝遺民朱舜水年禄是五百石⑦, 浪人武士山鹿素行則放言非年祿萬 石不欲受聘 8。假如依據西方偏重 的以經濟實力價值觀來判斷傳統東 亞社會的實況,結論自是迥異。

另一方面,通觀1600年以來 日本政治思想的發展,可以發現早 期那種雨後春筍般的百家爭鳴,莫 不是在儒學刺激下發揮拓展。如成 為德川幕府官學、重性理的朱子學 派(以藤原惺窩為代表),陽明心學 (以熊澤蕃山為代表),倡尊虛君、 敬幕府, 並致力於經世致用的創始 期水戶學(德川光圀與朱舜水為主 要開創人),據先秦聖人之教推陳出 新的古學(伊藤仁齋、山鹿素行、 荻生徂徠為創始人),以儒學哲理 詮釋神道的理當心地神道(林羅山 為提出者),以及木門學派(木下順

日本戰國時代末期, 全國規模的戰爭行 將結束,統一已現端 倪,此時武士中的一 些領軍人物考慮到要 確保政權長治久安, 開始召喚學人,宣講 儒學,以為統一之後 的政權建設和國家治 理作準備。

庵為創始人)和崎門學派(山崎闇齋為創始人)等,都可為例。即便後來強調國粹、要去除日本文化及思想中一切「漢意」的國學者,也不脱此系。

德川家康的幕府政權是史稱 「戰國時代」、百年戰亂後的產物, 而戰國時代主要是由於社會經濟結 構重新洗牌,地方土豪中出現新霸 而致。那些新霸蠶食、吞併皇家貴 族擁有的莊園(包括屬於寺院的莊 園),挑戰傳統貴族及有貴族血統 的武士大名勢力,史稱「下剋上」。 這一時期正值十五世紀初以來哥倫 布等航海地理發現,使得人類因經 濟商貿為主的活動將世界聯成一 體。西方傳教士在新大陸布教的熱 心,火槍、火炮、指南針與印刷術 的推廣,物品流通和貿易的刺激, 對東亞當然也產生了深刻的影響, 並推動了日本的社會變遷。在九州, 有數個海上倭寇勢力在武士大名的 帶領下皈依天主教;倭寇勢力日益 昌盛;採用洋槍火炮的武士勢力在 爭霸中脱穎而出。德川家康作為全 國勢力最大的武霸,最後以封建盟 主身份,建立了新的統一政權。

土豪造反得天下,管理國家不 外乎透過兩種手段:或繼續暴力, 或施以文治。日本戰國時代末期, 全國規模的戰爭行將結束,統一已 現端倪,此時武士中的一些領軍人 物考慮到要確保政權長治久安,已 能借鑒歷史經驗,深知騎馬打天 下,不能騎馬治天下。他們也下定 決心,要清除將「天主」視為高於世 俗領主的天主教影響,開始召喚學 人,宣講儒學(主要是禪僧講儒), 以為統一之後的政權建設和國家治 理作準備。

1603年,德川家康以其征伐 天下之實力,取得將軍頭銜。與前 二屆將軍幕府(鎌倉、室町)不同, 新的幕府通過檢地,將國民和土地 直接控制在政府的督導之下,並在 社會結構經過重組的基礎上,建立 起更慎密的封建體制 ②。德川幕府 在日本歷史上,前所未有地將全國 (而不是部分地區)的社會各級階層 管轄起來。此外,鑒於此前二屆將 軍幕府覆滅之經驗教訓,深諳草莽 出身的武士無法以武力治天下,德 川幕府在努力建立統治意識形態的 同時,力倡出身於地方豪族及草根 階層的武士虛心向學,以明國家治 理之要。就國政的管理而言,不同 於前兩朝的將軍幕府,不再依附、 利用那些有文化的中央貴族。

以德川家康為首的幕府在建政之初就開始獎勵文教,出資印刷《孔子家語》、《貞觀政要》等書,考慮的就是要以新的意識形態鞏固維持其政權。不過當時的現實是,不但下級武士,甚至諸多武士將領(藩主、大名),斗大的字也識不了幾籮筐,所以在意識形態重建方面曾是引宋學重鎮、神佛儒混雜的佛教在德川初期起了不小的作用。幕府的獎學政策以及一些要臣及雄藩藩主(如聘用山崎闇齋的將軍輔政保科正之、水戶藩主德川光圀、岡山藩主池田光政等)的向學,也推動了新政體的思想建設。

因此,渡邊氏將作為政治思想的儒學,尤其是朱熹為主的宋學放入《日本政治思想史》第一章,是深諳儒學作為1600至1901年間日本政治思想的重要啟源之故,也是據歷史實際情況鋪陳。此章着重介紹了天與人,禮與道,五倫,天子

與天下萬物,皇帝、大臣、人民, 官員(職責、與皇帝的關係),禮 樂、學校、科舉制,自身修養,治 民,三代與革命,華夷之辨。這樣 的安排,對之後諸種思想流派敍述 的開展提供了重要的背景,也可看 出作者並不拘於一國一地以及民族 主義國家本位思考問題的框架。

#### 推陳出新:諸學的興起 與政治思想的發展

繼第二、三、四章分別介紹了 組成德川社會的武士真實面貌和德 川幕府的社會組織結構之後,渡邊 氏在第五章介紹了德川日本攝取儒 學的動機。誠如幕府老中板倉重矩 所説,「不學文,難立政道,不讀、 或不請人讀解四書五經,則不具做 事之理」(頁78),中上級武士階層學 習當時在東亞被認為是普世文明的 儒學,皆因社會環境與發展所需。 況且那種戰國時期不斷殺戮的戰爭 危機意識在德川社會已經行不通, 而儒學恰能提醒武士須文備以治民 (頁38)。因此,當時除了不多的 中上層武士之外,生活富裕的市井 人家也出現了專事儒學的學者。由 於儒學對君臣關係、仁政以及對是 否以革命手段放伐暴君都有相應論 述,所以誠如渡邊氏所述,是[有 魅力但危險的思想 | (頁77)。他在 第六章介紹了「鄰國正統的朱子學 | 體系,因為它也被幕府奉為官方意 識形態學説。

在接下來的第七至九章裏,渡 邊氏介紹了伊藤仁齋、荻生徂徠對 朱子學的叛逆説,並為儒者出身、 任將軍德川家宣政治顧問、曾一度 制訂政令,叱咤政局的新井白石專 設一章(第八章),其中尤其提到了 新井白石視日本天皇為共主,幕府 是日本行政國王,並抵制將天主教 的天主認作共主之上主、也是全民 之主的主張。新井白石遵奉朱子 學, 欲盡己力助將軍朝三代聖人之 治的目標努力,但是其思想言行顯 示出他並非緊守在朱子學説體系 內;而伊藤仁齋和荻生徂徠則是以 反朱子學起家的古學創始人。

十七世紀後半期的日本出現了 倡古學的伊藤仁齋,同期稍後還有 山鹿素行也倡古學,代表了基於宋 儒理解與思考顯出的本土學新氣 象。被該時代人讚為謙謙君子的伊 藤仁齋,不再通過依靠朱熹等宋儒 的著述來理解儒學,而是直接閱讀 儒家經典原著,努力將先秦哲人之 教結合運用於日常現實中。伊藤仁 齋對仁、道、風俗人情,以及是否 應以放伐之革命手段對待暴君的解 釋(如《童子問》、《論語古義》、《孟 子古義》等),都令人耳目一新。對 於伊藤仁齋,渡邊氏認為:「伊藤 仁齋嚴厲地批判了朱子學,構築了 獨特的新儒學體系。」(頁121)

受伊藤仁齋啟發並襲用其直讀 經典求知推新的事學方法, 批駁伊 藤仁齋與宋儒著述的另一古學創始 人為荻生徂徠。不同於市井商賈出 身的伊藤仁齋,出身於將軍侍醫家 庭、深受藩主賞識並得十五人扶持 待遇的荻生徂徠,又得到將軍德川 綱吉及德川吉宗的信任,與將軍一 起定期切磋學問。這些條件促成了 荻生徂徠經世致用的強烈意識與目 的。他認為:古代中國聖人建立的 制度體系是「道」,道的原理都在六 經之中,具體體現在夏、商(殷)、

新井白石的改革猶如 干安石變法一樣難挑 失敗的命運 ——雖 然士大夫進行了不懈 的君臣共治努力。因 此,一直有不少學者 主張,從長程的歷史 視野來看,德川時代 的儒者在政治中並無 甚麼實際影響。

賀茂真淵的日本古道 説與儒教説完全背道 而馳。他強調日本 皇世世代代統治,朝 皇世世代代統治,朝 是因為中國之 大學中國一樣改朝 國家,是因為中國家, 日本人天生心地經潔, 所以較中國人優秀。 周的三代之治,是所有人類共通統治的模本(頁169);在資源有限的天地世界,歷史不是無限地發展和成長,而是循環性的,有高有低,因此為政者要治(社會的)病於本。如何治理呢?获生徂徠認為:三代先王立鬼神(靈、神),先王之道即用其之,奉以天道而行(頁168、179);道,基於封建制度、儒家的禮樂規範,具體可借祭祀供奉於東照宮的德川家康靈位(祭鬼神),以及明示將軍與下臣以不同衣着來表示等級秩序等手段,來安定、維護德川時代的封建體制(頁178)。

但是, 荻生徂徠沒有得到新井 白石那樣的機會,將自己的施政主 張通過將軍積極實施。事實上,即 便是新井白石的改革,也只是借助 於其弟子(即將軍)的權力而行, 其自身並不在權力結構體系之內。 二代將軍在世壽命不長,新井白石 的改革猶如王安石變法一樣難逃失 敗的命運——雖然士大夫進行了 不懈的君臣共治努力。因此,一直 有不少學者主張,從長程的歷史視 野來看,德川時代的儒者在政治中 並無甚麼實際影響。同樣地,抱着 為藩主輔政或為幕府重臣所用的目 的,師從荻生徂徠的儒者在他去世 後,因無緣像他那樣接近權力中 樞,其中就有心灰意冷從而將治學 方向轉為詩文的學者,如服部南郭 等。儘管如此,荻生徂徠對習古辭 (日原文〈古文辭〉) 明古文之古意 以為知六經原意的問學實踐,對提 倡維護聖人建立的、基於禮樂刑政 制度的「道」,對社會不變的「人情」 世俗之肯定,以及對當時和後世日 本意識形態及日本國學的理論建 構,都有無法忽視的深刻影響。譬 如當代學人小島康敬氏就指出,徂 來學説容易喚起人們的政治意識, 適宜於君大夫⑩。

日本國學的出現,顯出儒學融 入德川思想界後日本本土學發展到 了新的階段。針對那種循規蹈矩、 遵循朱子學的倫理教條才可算「正 常社會人」的説教,國學在初始階 段提倡處世要以人的自然本心,這 種說法當然也夾雜了道教與佛教的 影響。本書第十三章介紹了國學創 始人佛僧契沖(雖然被後來走向沙文 主義的國學者否定)、賀茂真淵,以 及將國學推向新高度的本居宣長。 作者指出,繼契沖後,賀茂真淵提 出要從學古歌、謳古歌知古歌原 意,進展到習古文、讀古文,並在 此基礎上詳讀日本最早用文字記載 的史書《古事記》、《日本書紀》等。 他根據古書中的假名,發現存留的 古事古言、古代的樂器衣物之類, 來了解日本古代皇朝、探測遠古神 代之事, 並知古代神皇如何以天地 和諧作為治世之道(頁232)。

賀茂真淵的日本古道説與儒教 説完全背道而馳。他強調日本神皇 世世代代統治,從未像中國一樣改 朝換代,是因為中國是個人心險惡 的國家,而日本人天生心地純潔, 所以較中國人優秀(頁232)。渡邊氏 指出,賀茂真淵有關日本人生性優 秀的説法,受到與其交往的服部南 郭的影響(頁233)。後者因為無法解 釋禮樂治國的中國諸侯何以篡上迭 生、日本無禮樂卻能安治的原因, 從而簡單地將之歸納為日本人的人 品比中國人好(頁187-88)。賀茂真 淵的弟子本居宣長, 受師指點,以 數十年精力詮釋《古事記》, 並受荻 生徂徠儒家思想的祭鬼神説啟發,

文明普世/ 147

進一步發揮道:日本是神授天照大 神之國,皇胤萬世一系,加上日本 人知[物之哀]情,天生人品好,所 以優於中國和世上所有國家。

契沖的國學成就以《萬葉代匠 記》聞名於日本。該書的寫作源於 水戶藩主德川光圀所託,當時他已 聘明朝遺民朱舜水為賓師。朱舜水 到後,水戶藩定下編《大日本史》 的方針,正式開展編史①。作為編 史的一部分,德川光圀將猶如《詩 經》地位般的《萬葉集》據古歌原意 翻譯給當代人閱讀的工作,交給了 佛僧契沖,並提供了由各地收集來 的相關必要資料與財政撥款。契沖 此作,既能見到水戶藩編史以史料 為重的影子,也可見到伊藤仁齋古 學的事學方法。

朱舜水出身於當時經濟貿易異 常活躍的浙江東部沿海地區,曾與 同鄉黃宗羲共同抗清,後來他將明 末學風帶入日本,針對秦漢以來的 君權獨裁體制,稱讚日本「百王一 世 | 的 (共主) 虛君封建制優於當時 的中國,這也是當時持「尊(虛)王 敬(執政)幕」思想的水戶學創始者 編《大日本史》的方針⑩。朱舜水 對日本政治體制的肯定,通過新井 白石等人宣揚 13 , 增強了德川學人 的信心。另一方面,曾在浙江辦過 昌古社的朱舜水在日本反對宋儒支 流過於強調心學而脱離經世理學, 提倡直接從六經攝取政治思想知 識,不僅直接影響了伊藤仁齋往古 學的學風轉變,也間接影響了荻生 徂徠的古學主張 (9。

可惜的是曲徑逸幽,契沖之後 的國學,在日本長期鎖國、島內文 明意識自我發酵膨大的形勢下,終 墜入狹隘之境。認為社會被「漢意」浸 淫,要盡情去之的本居宣長,借用 古學的研究方法,以文字字義考證 法研究詮釋《古事記》,對推進本土 學發展本應是好事,但他將《古事 記》中有關日本國在遠比中國早的 年代已經天上諸神「高天原降臨 | 造就而成,並由天照大神子孫、神 胎人身的天皇統治日本至今之敍述 當作鐵一般的事實,還以「萬世一 系]為道德制高點,得出日本優於 世界所有國家(雖然主要與中國對 比)的結論,替那些「皇國有以武 威勝萬國之國風」、「日本以武勇為 本,以文為末,為百世不易要害之 國,世界第一」的主唱者在理論上 爭得一席之地(頁284),雖在精神 上慰藉了在文化上一直對華抱有自 卑感的部分人,但卻將國學帶入狹 隘的意識形態歧路,對此後日本政 治思想的發展帶來不可估量的長久 負面影響,儘管本居宣長非常清楚 八世紀初問世的《古事記》(當然包 括其中神代史的敍述),是經武裝 政變篡位的天武天皇一族為其政權 合法化而一手推出; 而且新井白石 也早就指出,所謂[天孫降臨]神 話體現的不過是小領主互鬥的場景 而已(頁152)。

本居宣長之後的國學發展,反 過來又影響了後期水戶學,到了明 治維新時期,就有了渡邊氏指出的 《明治憲法》所聲稱的天皇統治權既 非來自天命,也非來自人民委託, 而是天照大神命天皇的祖神天孫降 臨,委任其統治日本並代代相傳的 時代新造。這樣的政治權力合法化 思想灌輸在日本列島一直持續到 二戰終結(頁243),甚至還能在前 首相森喜朗於2000年強調「日本是 以天皇為中心的神國」那裏看到其 《瀛寰志略》認為美國 的選舉總統制、華盛 頓拒絕再任總統回鄉 耕田,是制度化了的 堯舜禪讓,如三代遺 風。《瀛寰志略》贏得 深受儒家理想社會影 響的德川思想界共鳴。

深刻的影響,雖然所謂的天照大神 不過也是那個天武的未亡人持統女 皇為伸張合法性所杜撰 ®。

### 三 西風東進:異域的三代 之治與明治建制

作者另在第十七章內提到, 1850年在中國刊行的《瀛寰志略》 十一年後在日本出版。作者徐繼畬 將英國經選舉成立政府、國策由貴 族院和平民院以公議制訂的政治 體制,比作《禮記·禮運篇》中天 下為公的典範,認為美國的選舉總 統制、華盛頓拒絕再任總統回鄉耕 田,是制度化了的堯舜禪讓,如三 代遺風(頁329)。《瀛寰志略》贏得深 受儒家理想社會影響的德川思想界 共鳴。譬如幕府外交訪美武士團成 員之一的玉蟲左太夫,在1860年 訪美日記中就引用了《瀛寰志略》, 並在訪問白宮後讚道:「花旗國政 事不得以私。|幕末時期以改革派 著名、任福井藩主松平慶永顧問的 儒者橫井小楠在《國是三論》中也 指出,美英等國的政治體制基於民 情,國政出於民議,符合三代治教 (頁330-31)。

在第二十一與二十二章中,渡邊氏還向讀者指出,在德川政治思想的開展中,近代思想家福澤諭吉與中江兆民,雖然思想迥異,但都顯現出儒學思想的支撐。前者如諸多當時的下級武士,自幼通過藩校等已打下了儒學功底;後者用儒學的「理」解釋盧梭(Jean-Jacques Rousseau)的民權,以「義」解釋自由平等(頁428-29),本質上是個朱子

學者、持堅定信念的進步主義者和 自由民權論者(頁426)。

渡邊氏在深刻地分析了福澤諭吉自由平等民主思想的同時,也指出了宣揚文明論的福澤是一位唯日本本國本民族利益至上的民族主義者。德川末期政治思想遺風強調重忠君卻輕仁,並輔之選擇性的西方影響,造就了一個名義上天皇全權在握的君主立憲國,天皇權力源自天照大神,軍隊隸屬天皇個人,卻不歸政府指揮。這種亂象即是德川後期政治遺風之結晶,其為日本和整個世界文明帶來之危害經後來的實踐所證明。

另一方面,儒學同樣也為推翻 幕府、擁抱西方新思想的日本思想 界提供了理論武器。德川日本世襲 封建制,使得眾多有抱負和力圖作 為的下級武士(騎士)難以在體制 內得到改變自身命運的機會。同為 封建制的歐洲, 近代以來通過殖民 和對外貿易減少了這種壓力,殖民 與貿易帶來的本國城市發展與繁 榮,使得城鎮人口增多,下層人民 參政機會加大,並逐漸迫使體制朝 向平等民主化改變。宜於平民的體 制促成了現代工業化,其反過來又 加速了民主化。近代西方以武力強 迫日本開港,前所未有地衝擊了日 本社會,同時也給諸多熟讀儒學、 深恨日本沒有科舉制而無法施展抱 負的下層武士帶來了千載難逢改變 命運的機會。這些武士以尊皇之名 詆譭幕府信譽, 在明知攘夷不可為 的情況下以攘夷為口號使幕府進退 維谷,窮於應對,最後借尊皇之名 扯虎皮做大旗,終組成了以他們為 主的新政權——明治政府。

#### 四 結語

長年以來,關於儒學對政治是 否有直接具體的影響、儒者和習儒 的政府官員對政治體制及政情改變 的具體參與,學界一直有爭論,這 種情況不僅在日本,實際上在中國 和儒學文化圈內的其他國家都有。 譬如有人認為荻生徂徠的學説根本 就沒有為幕府所用,也有人認為徂 徠學實際上在一些地方開花結果 (如莊內藩、米澤藩、津輕藩) ⑩。 誠如渡邊氏指出,德川日本專業儒 者確實因其封建世襲體制,無法進 入管理階層參與政治操作; 但是在 另一方面,我們也應看到儒學成為 諸多中上層(包括數位將軍、藩主) 武士管理者、甚至武士集團(如水 戶藩)的思想武庫。

應該說,基於禮樂的儒學政體 構造思想和道德觀,都潛移默化地 影響到當時東亞思想界的主要人 物;甚至德川日本極力鼓吹要去除 「漢意 | 影響的國學創始人本居宣長 以及他的國學師匠賀茂真淵,都有 數年學儒經歷,具有深厚的漢學底 子。《日本政治思想史》一書對日本 政治思想史的描述,也令人信服地 證明了這一歷史事實。儒學在近代 東亞被當作普世文明學習研究的同 時,也在各領域得到了不同的發 展。因此,以是否直接可見的功利 結果論爭無從客觀;但立於東亞文 明傳統及世界文明長遠發展觀上 看,應有別論。

本書依據堅實的文獻,令人信 服地展示了德川日本政治思想各學 派間的關係與發展變遷,不少論點 基於對不同文獻的平衡審視,令人 讚服。如介紹本居宣長稱日本之所 以為神國是因天照大神所造、天皇 是神的後裔言論時,作者據史批判指 出:日本自中世紀以來,神國也可當 佛國解,因為「神儒合習」,不但祭祀 德川家康的摻雜着神教儒教思想影 響的東照宮可作例子(頁287),新井 白石也説過「神,人也。我國之俗, 凡尊稱人都叫『加美』〔音同『神』〕, 古今此詞相同」(頁151)。福澤諭吉 在《明治憲法》下被稱為「神國」的日 本提倡人人平等的同時,又堅持要 建設全民一體的國家(頁410-11), 筆者認為, 這種思緒下的全民民族 主義國家論,深受1648年《威斯特 伐利亞和約》(Peace of Westphalia) 以來民族國家思維及1792年法國 大革命以來的民族主義論説影響, 加之追隨社會達爾文主義的種族主 義思想流毒,自會使鼓吹日本民族 優越於其他民族的主張大有市場。

渡邊氏還一針見血地指出, 二十世紀初以來在日本經久發燒的 「日本人論」的原本理論基礎,來自 所謂的「天然純樸無瑕」(naïveté), 並且進一步舉出了德國對英國、對 法國,以及對俄國與西歐都有過這 種以"naïveté"為優、貶低文明中 心的史例(頁286)。筆者共鳴於渡 邊氏肯定東亞歷史文明傳統中「華 夷之辨」基於文明而非種族之正面 意義的主張(頁24、279)。因近年 來冀望社會深知源於西方舶來品的 極端民族主義之危害,拙文中也屢 屢提出相同論張; 並還期望思想界 中多多湧現持此相同想法之學人, 推至社會主識。基於上述,可見作 者的人文批判精神在當代日本思想 界無疑佔一重要席位。

十五世紀以來航海地理的大發 現、東亞社會的新悸動,也給儒學 思想帶來新的變化。德川建政之 初,因戰爭被俘短期滯日的朝鮮學 者姜沆, 對德川朱子學的發展起了 很大的推動作用;多年抗清不果避 居日本,終為水戶藩主德川光圀賓 師的朱舜水,承明末儒學之髓,對 日本虚君體制「百王一世」的肯定、 對學為經世的倡導,以及對古學的 創始與發展,也都起了無法低估的 重要作用。對1600至1901年間日 本政治思想史的發展,本書若能立 於更寬闊的人類文明觀之基礎上考 察,應可發現學界一直將古學在日 本的出現,當作獨自構築、崛地而 起的新儒學體系是否有劃地為學之 不合理處 (6) ; 並且在當今以批判性 眼光審視水戶學尊皇思想的同時, 也不會不去深究德川光圀「尊王敬 幕」的思想實質以及後期水戶學何 以變異,配合國學,走向狹隘極 端,以發揚「皇國有以武威勝萬國 之國風」這種藐視文治為傲、並影 響到日後日本的政治意識形態。

十九世紀中期後,東亞各國在 應對西方勢力在本地區的擴張時, 民間政治思想往來加劇,多有火花 迸出。如清末的改革思辨者以及辛 亥革命、國共兩黨創始人的思想構 成、民族主義思想在中國的傳播等, 都可追溯到其中的影子。此外, 十八世紀以降,日本國學狹隘的神 國、神民優越觀⑩,深深影響了日 本思想界(如會澤正志齋、吉田松 蔭以及福澤諭吉),這也是為甚麼 種族主義與極端民族主義思想在 十九世紀迅速被日本思想界接納的 原因。其後果從日本二戰時所為, 甚至戰後經久不衰的「日本人論」熱 唱,都清楚可見⑩。

現代工業化是世界各國不論早 晚必會實行的宿命。今日世界因新 經濟國家發展而使二百年以來歐洲 意識形態主導的世界秩序日漸調 整,中國的經濟發展(體制改革被動地但無法避免地在進行)對東亞情勢及經濟發展當然帶來影響,西方學人雅克(Martin Jaques)敏鋭地看到了中國是以文明而非民族構國(其稱"civilization state") @這一與西方近代以來國家民族建構認識的根本區別,其實這在東亞文化世界中曾是歷史的自覺,如朝鮮在明亡後自稱「小中華」,以及著述傳入中國、伊藤仁齋與荻生徂徠追求普世文明「聖人之道」的思想等。

習史啟思,溫古明今。《日本政 治思想史》中所涉或由此引發的問 題與討論,對學人思考如何吸取傳 統思想中的正面因素,建設有益於 大多數人的民主社會,縮小世界趨 向日益加劇的巨大貧富差別,以及 如何創建人類文明大同,根除近代 以來挾社會達爾文主義而來的狹 隘、極端的民族主義流毒,都顯得 極為重要。尤為在當今世界呈現新 的鉅變、中國逐漸步回地緣政治經 濟原本角色、亟需明其在世界文明 發展中所應擔當的責任之時,筆者 更願向讀者推薦此書。

#### 註釋

- ① 渡邊浩:《日本政治思想史, 十七~十九世紀》(東京:東京大 學出版會,2010)。
- ② 參見 John K. Fairbank and Merle Goldman, *China: A New History* (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1998), 167-84。
- ③ 參見伊東貴之:《思想としての中國近世》(東京:東京大學出版會,2005),頁224。
- ④ 渡邊浩:《近世日本社會と 宋學》(東京:東京大學出版會, 1985),頁23、24、103。

- ⑤ 如 Herman Ooms, *Tokugawa Ideology: Early Constructs,* 1570-1680 (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1985), 76 °
- 6 角田簡:《近世叢語》,卷四, 文政十一年(1828),頁20(日本 國會議事堂圖書館古籍資料室藏, 查詢編號:8-132-110)。
- ② 參見江村北海:《日本詩史》, 收入關儀一郎編:《近世儒家史料》, 中冊(東京:飯塚書房,1976), 百35。
- ® 參見山鹿素行:《配所殘 筆》,收入田原嗣郎、守本順一郎校注:《山鹿素行》(東京:岩 波書店,1970),頁324-25。
- ⑩⑩ 小島康敬:《徂徠學と反徂 徠學》(東京:ペリかん社・1994)・ 頁371-72:337-59。
- 图 呂玉新:〈水戶《大日本史》編纂方針之確立與朱舜水〉,《國際漢學研究通訊》,2011年第3期,頁181-95。
- ② 呂玉新:〈循孔子、尊虚君——朱舜水、德川光國之水戶學〉,載徐興慶編:《朱舜水與近世日本儒學的發展》(台北:國立台大出版中心,2012),頁247-86。 ③ 引自木下英明:〈舜水 朱之瑜〉、《水戶史學》,第17號,

1982年10月,頁57。

⑩ 參見呂玉新:〈東亞政治發展 史上古學的興起與重要性——細 審伊藤仁齋與朱舜水之互動〉, 《國際漢學研究通訊》,2012年第 5期,頁95-135:〈東亞政治文明 思辯中的古學之興——朱舜水、 山鹿素行、荻生徂徠〉,《政治思 想史》,2014年第1期,頁124-51。

- ⑩ 參見呂玉新:《古代東亞政治 環境中天皇與日本國的產生》(香 港:中文大學出版社,2006), 頁173。此外,當代日本古代史 名學者倉本一宏氏在2014年7月 與筆者論學中也表示了此看法。 ① 也應看到丸山真男在《日本政 治思想史研究》(東京:東京大學 出版會,1962)第一、二章中相 同論述的影響。不過,英國牛津 大學的麥克穆倫(I. J. McMullen) 倒是提出懷疑,在對英文版伊藤 仁齋《語孟字義》的書評中質疑德 川初期日本古學突兀出現,成無 源之水,並試舉明朝的羅欽順為 一追蹤線索(參見I. J. McMullen, "Ito Jinsai and the Meanings of Words", Monumenta Nipponica 54, no. 4 [1999]: 509-20)。麥克 穆倫此識恐是受到余英時影響。 參見余英時:《論戴震與章學誠: 清代中期學術思想史研究》(北 京:三聯書店,2005),頁223。 ⑩ 將全體日本人納入神國之 民,均是天皇子民,神國日本人 種優於世界所有人種的理論,源 自國學者平田篤胤。參見平田篤 胤:《古道大意》(東京:平田學 會事務所,1912)。
- ⑩ 即便在二戰後,據日本廣播 放送協會(NHK)所作的抽樣調查,認為「日本國民比其他國民 更加優秀」的日本人,1973年為 60%,1983年則上升到71%。對 此現象,中外學者也都有專文評 論戰後這種民族優越感直接導致 「日本人論」和「日本文化論」熱的 出現(如王新生:《日本簡史》〔北京:北京大學出版社,2013〕, 頁252)。
- Martin Jacques, When China Rules the World: The End of the Western World and the Birth of a New Global Order (New York; London: Penguin Books, 2012), 214-57.